
1 

20260208 朝礼拝 サムエル記下 22 章 26〜31 節 

「無垢で清い⼈」 

 

「真っ⿊な空」とか「真っ⿊な⽳」とか、そういう⽂学的な表現があります。また、「真ん丸な⽬」

とか「真ん丸なお⽉様」という、これまた⽂学的な表現があります。でも、ちょっと無粋な指摘を

しますと、科学的な⾒地から⾔えば、真っ⿊も、真ん丸も、今のところ実現していない不可能な⾊

であり、形だと⾔います。私も「へぇ、そうなのか」と思ったのですが、⿊いっていうのは、つま

り光を反射せずに吸収してしまうから⿊く⾒えるという状態なのだそうで、⿊は光を吸収する⾊な

んですね。そう⾔えば、⿊⾊の服は光を吸収すると⾔うことで、太陽の光を吸収して暖かくもなる

わけですよね。でも、現在の技術では、光を 100％完全に吸収する⿊⾊は開発されていないそうで

す。限りなく真っ⿊に近い⿊⾊は表現できるけど、本当の真っ⿊はまだ誰も⾒たことないというこ

とです。あと、真ん丸、つまり真円、真球というのも、物理的には実現不可能なのだそうです。数

学的には定義できても、それを現実の物質で再現しようとしたら、重⼒の作⽤とか原⼦レベルの凹

凸とかが邪魔をして、現代の技術レベルでは難しいと⾔います。だからどうしたという話ではあり

ますが、でも、私たちが⾔葉で気軽に使う「真っ⿊」とか「真ん丸」が、実は、この世には存在し

ない状態だとしたら、⾊々と思い直すこともあるんじゃないかと思います。 

とくに「真っ⿊」は、単純な⾊合いや⾊彩の話じゃなくて、⼈の⼼の在り様とか、⼈の悪さとか

罪深さにも⽤いられる⾔葉ですから、ちょっと含み込んで考える必要があるんじゃないでしょう

か。私たちは極悪⼈の、その⼼根を「真っ⿊」と⾔いたくなります。⼼が「真っ⿊」だから、あん

な酷いことを、こんな惨いことをするんだと解釈したくなります。多分、その解釈はほぼほぼ間違

いはないでしょう。⼼が「真っ⿊」だから、極悪⼈になったんだろうと。でも、さっき紹介した「科

学的には真っ⿊は不可能」という⾔説を当てはめてみるなら、極悪⼈の真っ⿊と⾔われている⼼に

も、わずかな光を放つ部分があるんじゃないかと、思いたいのです、少なくとも私は。 

こういう考え⽅は、極悪⼈に傷付けられ、苦しめられ、⼈⽣を奪われた⼈にとっては暴論だと思

います。だから、極悪⼈に傷付けられ、苦しめられ、⼈⽣を奪われた⼈に対しては、私は何も⾔え

ることはありません。その悲しみと悔しさと、あるいは恨みや憎しみも、私は認められるべきだと

思います。ただ、⾃分が極悪⼈に傷付けられ、苦しめられ、⼈⽣を奪われた⼈ではないなら、その



2 

恵まれた⽴場に感謝しつつ、どんな極悪⼈も「真っ⿊」はないと信じてみることは⼤切だと思いま

す。それは、温情とか同情とか⾔う感傷的な話ではなくて、たとえ相⼿が極悪⼈だとしても、⼈間

だからこそ持ち得ているであろう良⼼の⽚鱗を探し求めて、理解しようと努⼒することで、ほぼ真

っ⿊だった⼼が、普通の⿊⾊に、⿊⾊が濃い灰⾊に、灰⾊がちょっとずつ⽩⾊に変わることもある

んじゃないかと思うのです。それは、本当の意味での社会秩序、安全保障に繋がるんじゃないかと。

まぁ、⾔うは易く⾏うは難しですけどね。でも、我々のような信仰者が理想を語らないと、誰も理

想を語ってくれないので、私たちは、稀代の極悪⼈でさえ持っているであろう、光を放つ⼀部分、

真っ⿊には成り切れない⼈間性の輝きを信じてみたいと思います。・・・まぁ、あと、これも戯⾔

かも知れませんが、誰であれ、神様に愛された存在として、無垢な⾚ちゃんの姿で⽣まれてきたと、

多くの場合、受け⽌められているわけなので。どんな極悪⼈も、きっと⽣まれた時は祝福に満たさ

れたと思うと、それはそれで複雑な話ではありますが。⼈⽣と⼈間社会は、本当に複雑であり善意

善良⼀⾊ではありません。でも、その複雑さを断罪するのではなく、科学し、解き明かし、次の安

全に繋げる⽅向性があってもいいと思います。 

もう⼀個、極悪⼈を語る上で複雑なのは、極悪⼈が死ぬ時って、どんな気持ちなんだろう、と想

像してみることです。歴史上の独裁者、マフィアと呼ばれる⼈たちや、⽇本における極道の⼈たち。

そんな⼈たちの死に際の感情を想像してみると、どうなんでしょうかね。もしも、死に際に、神様

に救いを求めたら、神様は応えてくださるのでしょうか。これは、本当のところ神学的にも解決し

ていない、神様の御⼼の神秘の部分です。 

ただ、今⽇の聖書箇所を踏まえて考えてみますと、私たちの納得できる、できないという気持ち

を超えて、神様は「無垢で清い⼈」には、例外なく応えてくださるのだと⾔えます。 

「無垢で清い⼈」。皆様は、これ、どんな⽣き⽅をした⼈だと思いますか？ 私としては、⽣まれ

ながらに「無垢で清い⼈」は、せいぜい 1歳までだと思っています。2歳から集団⽣活が可能にな

り、そこで⼈間関係を学び始め、その中で、多かれ少なかれ困るし、困らされるし。困りたくない

なら、⾃分優先の⾔葉を語り、⾃分優先の⾏動を起こし、それが他の⼦どもの困り感に繋がり、⾔

ってみれば幸せを阻害することになります。そんな⼦ども達の姿を無邪気と呼ぶこともできます

が、その無邪気で泣かされた側の⼦の気持ちに寄り添うなら「お友達は無邪気だから許してあげて

ね」とは⾔えないですよね。誰も傷付けず、誰も困らせず、無垢で清い⼈でいられるのは、本当に



3 

乳幼児期に限られるでしょう。もっとも、親として⽣きた⼈は、振り返ってみると、また偽らざる

感情を思い起こすこともあるかも知れません。 

ようするに、「無垢で清い⼈」って、現実的に考えてみると、かなり無理な在り⽅なんですよね。

⼈は、誰かに迷惑を掛けないと⽣きていけないし、知らないところで誰かを困らせたり、誰を傷付

けたりするものです。それは、残念だけど、私は真理だと思っています。私たちは⽣きているだけ

で誰かに迷惑をかけ、そして、許してもらっている存在です。もし、その事実に対して⾔い訳する

なら、それはそれで、すでに無垢であることを外れ、私は間違いを犯したことはないと主張するな

ら、それはそれで、清い振る舞いとは離れています。だから、私たちは、別に極悪⼈ではないけれ

ど、「無垢で清い⼈」とはなり得ない。⾃分の過ちを認めても、認めなくとも無垢とはなり得ず、

⾃分が完全だと主張しても、主張しなくても清いとは⾔えない。 

でも、そんな私たちでも、そして、極悪⼈でも、「無垢で清い⼈」になれる瞬間があります。それ

は、「ごめんなさい」と思う瞬間です。「ごめんなさい」とは、⾃分の過ちを認めることだけじゃな

く、その過ちを償いたい、出来るなら元通りにしたい、という意思表⽰ですね。この「ごめんなさ

い」という⾔葉を⼼から⾔う時、私たちも、そして極悪⼈も、きっと「無垢で清い⼈」に「して頂

ける」のだろうと思うのです。それは、この御⾔葉を歌ったであろうダビデ王の⼈⽣に由来するも

のです。ダビデ王も、⾃らの過ちを認め、逃れないと受け⼊れた先で、「あなたの慈しみに⽣きる

⼈に、あなたは慈しみを⽰し、無垢な⼈には無垢に、清い⼈には清くふるまう」と悔い改め砕かれ

た⼼をもって、本当に無垢であること、本当に清いこととはと弁え、歌い上げたのでしょう。 

答え合わせと⾔いますか、今⽇の御⾔葉の伝えたいメッセージは、「あなたは今、現在、無垢で清

い⼈か」という問い詰めではなくて、今後の未来に開かれた「神様は、無垢な⼈には無垢に、清い

⼈には清くふるまい、御もとに⾝を寄せる⼈に主は盾となってくださる」という、救いのメッセー

ジなのだと思います。それは、どんなに悪事を働いた極悪⼈でも、この先に、それこそ死刑⽬前に

でも「ごめんなさい」と真⼼から⾔うなら「無垢で清い⼈」として御⼼に留められるのでしょう。

そして、私たちも、こんな⾃堕落なのにとか、こんな不信仰なのにとか、他にも、礼拝に⾏けてな

いのにとか、祈りの⾔葉が下⼿なのにとか、ダメなのにとか、あの⼈に⽐べたらまだまだなのにと

か、そういう全ての⾃分を過⼩評価した後に、「なんか申し訳ない」と思うなら、その瞬間に、申

し訳ない⾃分を全て神様に委ねる存在として「無垢で清い⼈」になるのでしょう。 



4 

ようするに、極悪⼈も、⾃信満々な⼈も、謙遜な⼈も、その⼈⽣の出来事における浮き沈みの中

で、⼀瞬でも真⼼から「ごめんなさい」と思ったなら、それは⾃分の虚勢と⾃負⼼を剥ぎ取った本

当の「無垢で清い⼈」になるということです。 

だから、今この時点で、⾃分の悪事を隠していても構いません。逆に救われる⾃信満々でも構い

ません。この罪はバレないと思っていても、⾃分は必ず天国に⾏くと確信していても構いません。

あるいは、地獄に落ちるかも知れないとか、絶対に罰せされるとか、不安になっていても⼤丈夫で

す。今この時点での、私たちの⼼情は神様に問われていません。だって、私たちは今こうして赦さ

れ⽣きているのだから。ただ、神様の導かれる、これからの⼈⽣において、私たちは必ず核⼼的な

出来事に出会うのでしょう。その時に、私たちが、どう感じ、どう正直に告⽩するのか。無垢で清

い⼈となれるのか・・・、いや、そうならざるを得ない現実を受け⼊れられるのかどうか。その時

が来るかも知れないことを、ちょっと⼼に留めて過ごして参りましょう・・・。と⾔っても、相⼿

は、私たちの神様ですから、優しく諭し、気付かせ、正しい道へと導かれる⽅を慕い、祈り求める

⽇々を⼤切したいと思います。最後にお祈りを致します。 

 

神様。 

今⽇も、私たちをこの礼拝堂に招いてくださり、感謝致します。あなたは、私たちの⼈⽣に、喜

びを置き、試練を置き、苦難を置き、慰めを置いてくださいます。その豊かな御業に触れる度に、

私たちの⼼は上向き、そして、低きに落ち、この世に⽣きる者として当然の喜怒哀楽を味わいます。

神様、どうか私たちが、その⼈⽣において、怒り、悲しみ、嘆き、叫ぶ時、私たちに本当の無垢な

気持ちと、清い⼼をお与えください。この世に数多存在するありきたりな慰めではなく、本当に無

垢で清い⼈に注がれるあなたの恵みを味わうことができますように。たとえ私たちが多くを失うと

しても、そこに憐れみを置き、あなたが私たちの盾となり、救いとなってくださいますように。た

とえ私たちが貧しさを憶えるとしても、その貧しさをも踏み⽯として幸いに⾄る道を、どうか⽰し

てください。あなたを信じ、あなたに祈り、あなただからこそ委ねて歩む毎⽇に、感謝することが

できますように。 

このお祈りを、我らの主イエス・キリストの御名前によって、あなたの御前にお捧げ致します。 


